
3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

185	
	

	

Motif Batik Untuk Udheng Masyarakat Samin Dusun Jepang Kabupaten 
Bojonegoro 
 
 
Sugeng Wardoyo 
 
Jurusan Kriya, Fakultas Seni Rupa dan Desain, Institut Seni Indonesia Yogyakarta, 
  
 
Article History 
accepted 16/08/2019  approved 05/10/2019   published 13/03/2020 
 
 
 
Abstract 
This article mainly explores Samin people’s values practiced in daily life to create batik motif. 
Samin people are a group of people identifed by their modest and honest way of life who live 
in some areas in East and Central Java. They are called Samin after the name of their 
ideological patron, SaminSurosentiko. In this research, Samin people of a village called Jepang 
at Bojonegoro Regency East Java were observed.Based on the held values, Samin men wear 
distinguished clothes. One of the characteristics is that they wear udheng, a traditional cloth 
headgear. Udhengis symbolically related to human’s mind or intellect placed inside the head 
which is at the brain. The name udheng is derived from the Javanese “mudheng” means ‘the 
state of understand things’. Udheng symbolizes humans’ understanding and awarenessabout 
their privileged positions as God’s creation that are unique for their ability for complex reasoning 
undertaken in the brain. Until today,Samin society has strongly maintained their noble values 
and attitudes. Batik motif applied on udheng can be used as an effective medium in delivering 
the moral teachings to the younger generation. The theme of the motif designed is the essence 
of SaminSurosentiko’s sublime doctrines. Those teachings are visualized through flora shapes 
and imaginative symbols. In this way, it is expected that the motif created will preserve and 
convey the addressed wisdoms to Samin people. Next, the motifs can be used as artifacts that 
characterize Samin people living in Jepang village. For a longer term it is really hope that the 
motif can be their intellectual property right as cultural capital from which they can get benefits.  
 

Keywords: javanese batik, batik motif, udheng,samin people 
 
 
Abstrak 
Artikel ini mengeksplorasi secara fokus motif batik khas masyarakat Samin, khususnya dusun 
Jepang desa Margomulyo Bojonegoro yang berupa produk udheng atau ikat kepala. Udheng 
atau ikat kepala dapat dipahami memiliki makna simbolis yang berkaitan dengan akal manusia 
yang ada di dalam organ kepala (otak). Udheng berasal dari istilah Jawa mudheng yang artinya 
paham. Dengan demikian makna dari udheng ini merupakan sejumlah pemahaman manusia 
akan kedudukan dan kesadaran dalam dirinya sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang dikarunia 
akal dan fikiran yang membedakannya dengan makhluk lain (hewan). Selama ini belum 
ditemukan ciri khas motif batik masyarakat Samin yang berkeinginan untuk tetap melestarikan 
tingkah laku ajaran luhur tersebut. Tema motif yang diangkat mengacu pada esensi ajaran-
ajaran luhur Samin Surosentiko. Bentuk visualisasi ciri khas yaitu diambil dari flora dan bentuk 
simbol imajimatif. Motif-motif batik inilah yang kemudian dapat menjadi simbol artefak sebagai 
kekayaan budaya masyarakat Samin dan dikembangkan serta dilestarikan sesuai dengan 
perkembangan zaman. Tema ini penting dan menarik untuk dikaji karena harapan ke depan 
akan menjadi motif khas masayarakat Samin dusun Jepang desa Margomulyo, sekaligus dapat 
dipatenkan.  
 

Kata kunci: batik jawa, motif batik, udheng, masyarakat samin 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

186	
	

PENDAHULUAN 
Keanekaragaman kekayaan budaya Nusantara, merupakan anugerah dari Sang 

Pencipta yang seyogyanya wajib disyukuri, digali, dilestarikan, dan dikembangkan serta 
diuri-uri keberadaannya. Seperti kita ketahui bersama bahwasannya budaya masyarakat 
Samin tersebar di Jawa Tengah yaitu daerah  Ploso Kendhiren Randhublatung (Blora), 
Klopoduwur (Blora), Grobogan (Purwodadi), Kajen Kandangan (Pati), Undaan Kutuk 
(Kudus), Gunung Segara (Brebes). Di wilayah Jawa Timur, yaitu daerah  Balereja 
(Madiun), Tapelan, dan Jepang Margomulyo (Bojonegoro), Jatirogo (Tuban), serta Tlaga 
Anyar (Lamongan). Kesempatan penelitian ini mencoba menggali kearifan potensi lokal 
Masyarakat Samin, khususnya yang ada di Dusun Jepang Margomulyo Kabupaten 
Bojonegoro. Kearifan, santun, bersahaja, rumaket dan teposliro serta prasojo yang 
penulis rasakan ketika berkesempatan berkunjung ke Dusun Jepang Margomulyo. 

Tingkah laku luhur budaya Jawa yang diajarkan mbah Suro Sentiko yaitu ora 
drengki, srei, dahwen, kemeren dan tidak semena-mena terhadap sesama umat 
manusia, terus digunakan dalam pola kehidupan masyarakat Samin sampai sekarang. 
Sebagai penerus garis keturunan dari Suro Sentiko, beliau Hardjo Kardi dalam menjalani 
kehidupan juga mempunyai empat pedoman yaitu: merah untuk sandang pangan, hitam 
untuk kesenangan, kuning untuk pedoman tingkah laku dan putih untuk dasar, yang 
dapat dijabarkan menjadi delapan yaitu pangganda, pangrasa, pangrunggon, 
pangawas. Kesederhaan masyarakat Samin juga bisa dilihat atau tercermin pada 
busana sehari-hari yang mereka kenakan. Seperti yang dijelaskan oleh Rini Darmastuti, 
bahwasannya pakaian yang digunakan oleh masyarakat Samin berbeda dengan 
pakaian yang digunakan oleh masyarakat pada umumnya. Untuk anggota komunitas, 
pakaian hitam menjadi ciri khas masyarakat Samin,yaitu baju lengan panjang dan celana 
panjang selutut serta ikat kepala atau udeng yang semuanya bernuasa warna hitam.  
Pakaian hitam-hitam yang mereka gunakan sebagai simbol sifat rendah hati. Warna lain 
yang mencolok atau warna putih mereka anggap sebagai warna yang terlalu 
menonjolkan diri untuk menunjukkan kebaikan mereka.  

Kerendahan hati ini sangat dipengaruhi oleh kepercayaan dan falsafah hidup 
mereka seperti yang diajarkan oleh Samin Surosentiko (Darmastuti, 2013: 175). Segala 
tindakan yang dilakukan diusahakan untuk melakukan yang benar, jangan sampai belak-
belok. Tekad yang dipunyai jangan sampai terpengaruh oleh godaan, usahan untuk 
sabar lahir batin selama hidup. Tindakan yang nyata merupakan penampakan dri dalam 
hati, sekalipun sedang sakit atau susah tetap mengucapkan yang baik, walaupun 
mendapat penilaian tidak baik dari orang lain, hal ini semua jangan berprasangka buruk 
dan membalas kejelekan, tetapi tetap menjaga hati dan selalu waspada (Darmasuti, 
2013 : 177-178). Adapun falsafah sedulur sikep dalam pemahaman masyarakat Samin 
adalah hendaknya jangan melakukan drengki, srei, dahwen, kemeren dan semena-
mena terhadap sesama manusia. Salah satu tindakan dari masyarakat Samin adalah 
menolak pajak yang ditarik oleh pemerintahan kolonial, diibaratkan adalah jarum yang 
masuk ke dalam air (dom sumuruping banyu). Perang terhadap penjajah ini dimaknai 
sebagai perang menggunakan senjata dengan alasan mbah Suro Sentiko tidak mau 
membunuh orang, tidak mau memukul orang, harus sabar. Perang dalam melawan 
Belanda ini bisa disebut sirep (bahasa Jawa).   

Berkaitan dengan uraian dan penjelasan tersebut di atas, maka dalam rancangan 
usulan penelitian terapan ini, penulis akan mengeksplorasi secara fokus motif batik khas 
masyarakat Samin, khususnya dusun Jepang desa Margomulyo Bojonegoro yang 
berupa produk udheng atau ikat kepala. Udheng atau ikat kepala dapat dipahami 
memiliki makna simbolis yang berkaitan dengan akal manusia yang ada di dalam organ 
kepala (otak). Udheng berasal dari istilah Jawa mudheng yang artinya paham. Dengan 
demikian makna dari udheng ini merupakan sejumlah pemahaman manusia akan 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

187	
	

kedudukan dan kesadaran dalam dirinya sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang dikarunia 
akal dan fikiran yang membedakannya dengan makhluk lain (hewan). 

Selama ini belum ditemukan ciri khas motif batik masyarakat Samin yang 
berkeinginan untuk tetap melestarikan tingkah laku ajaran luhur tersebut. Tema motif 
yang diangkat mengacu pada esensi ajaran-ajaran luhur Samin Surosentiko. Bentuk 
visualisasi ciri khas yaitu diambil dari flora dan bentuk simbol imajimatif. Motif-motif batik 
inilah yang kemudian dapat menjadi simbol artefak sebagai kekayaan budaya 
masyarakat Samin dan dikembangkan serta dilestarikan sesuai dengan perkembangan 
zaman. Tema ini penting dan menarik untuk dikaji karena harapan ke depan akan 
menjadi motif khas masayarakat Samin dusun Jepang desa Margomulyo, sekaligus 
dapat dipatenkan.  

	

METODE 
1. Eksplorasi 

Metode ini diawali dengan pengamatan lingkungan sekitar berkaitan dengan objek 
penciptaan. Tujuan kegiatan ini adalah untuk memperoleh pengetahuan dan informasi 
tentang hal-hal yang berhubungan dengan sumber ide penciptaan dan proses 
perwujudan yang akan dijalani. Adapun kegiatan yang akan dilakukan meliputi: 

a. Pengumpulan informasi dan pengamatan tentang motif flora dan motif simbol 
imajinatif sebagai sumber ide. 

b. Melakukan analisis terhadap motif flora dan motif simbol imajinatif. 

c. Mengembangkan berfikir non linier, membuka ruang-ruang imajiner. 

2. Eksperimen 

Metode ini dilakukan membuka dan masuk wilayah yang belum terjamah untuk 
mencari bentuk-bentuk baru, dengan membuat beberapa sketsa alternatif dan berani 
mencoba menciptakan kemungkinan-kemungkinan mengkombinasi dengan pewarna 
alam.  

3. Pembentukan 

a. Pembuatan sketsa alternatif 

b. Menentukan sketsa terpilih yang memungkinkan untuk diwujudkan.   

c. Persiapan bahan, antara lain: katun primissima, beberapa pewarna kimia dan 
pewarna alam. 

d. Persiapan alat, antara lain: canthing, wajan, kompor, gawangan, bak pewarnaan, 
dan kenceng tempat pelorodan. 

e. Teknik pembatikan menggunakan teknik tulis dengan pewarnaan tutup celup. 

f. Tahap penyelesaian dengan menjahit sesuai pola udheng persegi empat.   

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Proses Pembuatan Udheng 

a. Alat 

(1) Canthing tulis 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

188	
	

Canthing tulis dapat dibedakan menjadi tiga jenis, yaitu: (a) canthing klowong; 
(b) canthing isèn; dan (c) canthing tembok.  

(2) Kuas atau jegul 

Kuas ini utamanya dipakai untuk menggores atau menorehkan malam batik pada 
bagian-bagian bidang yang lebar seperti bidang latar maupun bagian-bagian 
tertentu dari ragam hias yang ingin ditutup. Kuas yang dipergunakan untuk 
membatik disebut jegul atau kuas tradisional yang dibuat dari tangkai kayu atau 
bambu dengan bagian ujungnya dibalut dengan kain atau sekumpulan serabut 
benang.  

(3) Kompor batik  

Kompor batik fungsi utamanya dipergunakan untuk memanaskan atau 
melelehkan malam batik. Kompor batik biasanya bersumbu empat atau enam 
guna memanaskan malam batik agar mencapai suhu yang tepat dan stabil. 
Kompor ini ada yang mempergunakan minyak tanah sebagai bahan bakarnya, 
namun banyak pula dipergunakan listrik sebagai pemanasnya seperti lazimnya 
kompor listrik.  

(4) Wajan batik  

Wajan batik biasanya terbuat dari material logam. Wajan batik pada dasarnya 
merupakan suatu tempat yang berfungsi sebagai wadah untuk memanaskan 
atau mencairkan malam batik dengan cara diletakkan di atas kompor batik yang 
menyala. Wajan batik seperti halnya wajan biasa juga memiliki tangkai pada 
bagian kanan dan kiri, agar mudah diangkat atau dipindahkan dari atas kompor 
batik. 

(5) Gawangan  

Gawangan atau sampiran merupakan sebuah alat untuk menyangkutkan dan 
membentangkan kain, agar kain menjadi lebih mudah untuk dikerjakan ketika 
proses pencanthingan. Gawangan ini biasanya terbuat dari material yang ringan 
namun cukup kuat seperti dari bahan kayu, bambu, dan logam.  

(6) Dhingklik  

Dhingklik atau kursi kecil dipergunakan sebagai tempat duduk seorang pembatik 
ketika proses pencanthingan. Dhingklik ini biasanya rendah atau berukuran 
pendek disesuaikan dengan fungsinya dalam proses pencanthingan. Tempat 
duduk ini biasanya terbuat dari bahan kayu, bambu, rotan, dan saat ini 
kebanyakan terbuat dari bahan plastik.  

(7) Alat gambar  

Alat gambar yang diperlukan adalah berupa pensil dan kelengkapannya seperti 
mistar dan karet penghapus. Pensil yang dipergunakan biasanya dari jenis B 
(lunak). Alat gambar yang berupa pensil tersebut dipergunakan untuk proses 
menggambar maupun menjiplak pola batik di atas permukaan kain atau yang 
lazim disebut sebagai tahap pemolaan atau nyorèk. Di samping pensil, dalam 
mengambar juga diperlukan meja pola. Meja pola ini wujudnya seperti sebuah 
meja gambar biasa, namun pada bagian atas terbuat dari kaca bening 
transparan. Pada bagian bawah diberi lampu sebagai penerangan, agar garis 
pola batik nampak secara jelas guna memudahkan di dalam proses pemolaan 
atau nyorèk yang dilakukan secara manual.  

 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

189	
	

(8) Panci 

Panci adalah suatu tempat atau wadah yang berfungsi untuk merebus kain 
maupun bahan lain seperti larutan tawas dan soda abu. Dengan demikian, maka 
dapat dipergunakan panci atau wadah yang terbuat dari aluminium anti karat 
dengan diameter yang disesuaikan dengan kebutuhan bahan yang akan 
diproses. Ada juga panci yang secara khusus difungsikan sebagai tempat untuk 
proses ekstraksi zat warna alam dengan cara perebusan. Ada juga jenis panci 
yang difungsikan secara khusus untuk merebus atau melorod kain batik yang 
telah selesai diproses. Panci ini biasanya berukuran besar dan terbuat dari 
tembaga, lazim disebut dengan istilah kèncèng. 

(9) Ember atau bak pencelupan 

Ember atau bak pencelupan pada dasarnya merupakan sebuah alat yang 
berfungsi sebagai tempat atau wadah untuk proses pewarnaan atau pencelupan, 
sekaligus dapat difungsikan pula sebagai tempat untuk mencuci dan membilas 
kain yang telah selesai dibatik. Ember pencelupan ini selain terbuat dari plastik 
bisa juga dibuat dari material kayu yang biasa disebut lerekan atau telawah 
dengan bentuk memanjang sekitar 150 cm (Samsi, 2007: 44).  

(10) Sarung tangan 

Sarung tangan biasanya terbuat dari bahan karet. Fungsi utamanya adalah 
sebagai pelindung tangan yang dipakai pada saat proses pewarnaan. 
Penggunaan sarung tangan bertujuan agar tangan dapat terlindung secara baik 
dari bahan warna maupun bahan-bahan bantu lainnya yang bersifat kimiawi. 

b. Bahan  

(1) Kain mori batik 

Primissima merupakan golongan mori batik yang paling halus, dikenal di pasaran 
dengan beberapa merk dagang seperti kereta kencana, gamelan, dan lain 
sebagainya, tergantung dari pabrik yang memproduksinya. Primissima 
merupakan salah satu jenis kain mori batik yang bisa langsung dibatik. Namun di 
daerah tertentu, mori batik jenis ini masih perlu proses persiapan kain yang 
disebut dengan ngètèl atau ngloyor agar meningkatkan daya serap kain terhadap 
zat warna. Saat ini juga telah tersedia primissima dengan jenis mercerized atau 
dalam keadaan sudah diloyor dari pabrik, sehingga bisa langsung dibatik. Kain 
mori batik jenis primissima ini di pasaran biasa diperdagangkan dalam bentuk 
piece (blog, geblog, gulungan), memiliki lebar 42 inch dan panjang 17,5 yard. 
Mori batik jenis primissima memiliki kadar kanji dalam ukuran yang ringan dan 
rata-rata hanya berkisar 4%, sehingga kandungan kanji di dalamnya mudah 
untuk dihilangkan dalam proses pencucian (Susanto, 1980: 54). Meskipun mori 
batik dari jenis primissima ini dapat langsung dipergunakan untuk membuat kain 
batik tanpa didahului dengan tahap persiapan kain secara khusus, namun 
sebaiknya sebelum dibatik, kain ini perlu dicuci terlebih dahulu dengan air bersih, 
agar zat warna yang diterapkan dapat meresap secara lebih baik dan sempurna 
ke dalam serat kain (Samsi, 2007: 24). 

Kain mori dari jenis prima merupakan mori batik dengan kualitas kedua di bawah 
primissima. Kain ini memiliki ukuran lebar 42 inch dengan panjang mencapai 17,5 
yard. Prima memiliki kandungan kanji ringan sekitar 10%. Sama halnya dengan 
jenis primissima, mori jenis ini juga bisa langsung dibatik karena sudah tersedia 
prima mercerized, sehingga tidak perlu tahap persiapan kain terlebih dahulu.  



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

190	
	

Biru atau mori biru merupakan kualitas ketiga yang memiliki ukuran lebar 42 inch 
dan panjang hingga mencapai 48 yard (Susanto, 1980: 55). Golongan mori batik 
jenis mori biru biasanya untuk membuat batik dengan kualitas sedang dan kasar. 
Di pasaran terdapat berbagai merk dagang seperti naga terbang, ayam hutan, 
harimau, dan burung emas. Sementara itu yang disebut dengan kain blaco atau 
grey adalah kain mori batik dengan kualitas paling rendah yang belum diputihkan. 
Kain mori batik dari jenis blaco ini juga dikenal sebagai golongan mori merah. 
Dengan demikian, sebelum dibatik kain jenis ini sebaiknya terlebih dahulu 
dilakukan tahap persiapan kain tersendiri, yaitu dengan cara direbus sekitar satu 
jam dengan tambahan sabun 2 gram/liter atau TRO 2 gram/liter, atau bisa juga 
dipergunakan larutan kostik soda 1 gram/liter, guna menghilangkan kandungan 
kanji atau endapan kotoran pada kain. 

Selain empat jenis kain mori batik tersebut di atas, terdapat jenis kain mori batik 
yang cukup banyak dipergunakan khususnya untuk produk batik lukis dan produk 
interior, yaitu dikenal dengan nama berkolin. Berkolin merupakan sebuah produk 
kain putih yang telah dilakukan proses persiapan atau tahap persiapan kain, 
sehingga keistimewaan kain dari jenis berkolin ini adalah ketika proses 
pewarnaan, warna akan dapat terserap oleh kain secara baik (Samsi, 2007: 24). 

(2) Malam batik 

Malam batik memiliki dua jenis yang disesuaikan dengan penerapannya masing-
masing, yaitu: (a) malam klowong batik tulis; dan (b) malam tembok batik tulis. 
Malam klowong batik tulis memiliki sifat mudah lepas apabila dikerok atau 
menghilangkan sebagian malam batik di atas permukaan kain, kemudian tidak 
memberi efek bekas noda, bersifat tahan lama, daya tembus pada kain cukup 
baik, dan dapat memberikan bekas canthingan atau klowongan yang tebal dan 
padat, sehingga hasil batikannya pun juga sempurna. Pada proses pembuatan 
batik tulis, fungsi utama malam klowong batik tulis ini diterapkan atau dilekatkan 
pada permukaan kain untuk membuat klowongan yang berupa garis pola atau 
garis kontur, serta isèn-isèn yang berupa titik dan garis dengan mempergunakan 
alat yang disebut canthing klowong dan canthing isèn. 

Malam tembokan batik tulis merupakan jenis malam yang terbuat dari campuran 
bahan-bahan pokok lilin dengan resep dan olahan tertentu. Malam jenis ini biasa 
dipergunakan untuk menutup bidang-bidang yang lebar atau menembok, seperti 
menutup bidang dasar ragam hias yang tetap berwarna putih pada bagian-
bagian ragam hias tertentu, serta menutup bagian sèrèdan atau bagian kedua 
ujung kain supaya tetap putih jika kain yang diwujudkan tersebut adalah berupa 
kain panjang. Malam tembokan batik tulis ini pada proses pencanthingan 
biasanya dilekatkan dengan alat yang disebut canthing tembok atau bisa juga 
dengan alat berupa kuas, jika bagian-bagian atau bidang yang akan ditutup 
tersebut dalam ukuran yang besar. 

Selain malam klowong dan malam tembokan, ada jenis malam batik yang dikenal 
dengan nama paraffin, yaitu malam batik yang khusus dipergunakan untuk 
membuat efek remukan atau pecahan, sehingga paraffin ini juga sering disebut 
sebagai cracking wax. Paraffin ini kadang-kadang dibutuhkan sebagai bahan 
tambahan atau campuran pada malam klowong dan malam tembokan, agar 
malam batik mudah terlepas pada saat proses pelorodan atau proses 
penghilangan malam batik secara keseluruhan (Samsi, 2007: 18). 

 

 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

191	
	

(3) Zat warna batik 

Zat warna batik pada dasarnya adalah berupa cat-cat batik sebagai zat pewarna 
untuk tekstil yang dapat diaplikasikan untuk memberi warna pada kain batik. 
Pada dasarnya zat warna batik ini ketika diterapkan pada kain batik dilakukan 
tanpa pemanasan atau perebusan, dikarenakan batik mempergunakan malam 
batik yang dapat meleleh jika terkena panas. Meskipun di dalam meramu atau 
memasak zat warna batik seringkali dipergunakan proses pemanasan atau 
perebusan, namun ketika proses pewarnaan atau pencelupan berlangsung, 
maka bahan warna tersebut haruslah sudah didinginkan terlebih dahulu.  

2. Proses Membatik 

a. Tahap persiapan kain 

(1) Memotong kain  

Kain mori batik dari pabrik umumnya masih berbentuk geblogan atau piece. Satu 
geblogan untuk kualitas primissima lebar 42 inch dan panjang 17,5 yard, apabila 
ingin membuat kain panjang maka dipotong dengan standar ukuran panjang 250 
cm. atau 2,5 kacu (1 kacu yaitu 1 meter) dengan lebar kain 105 cm. Kain yang 
sudah diukur dengan panjang 2,5 kacu tersebut kemudian digunting sekitar 3 cm. 
Hasil dari guntingan ini diteruskan dengan cara disobek dengan kekuatan yang 
sama agar hasil sobekannya dapat lurus. 

(2) Pemolaan  

Desain yang dikerjakan secara manual atau tradisional umumnya sudah memiliki 
ukuran skala 1:1. Desain ragam hias di atas kertas tersebut diletakkan di atas 
meja kaca yang diberi penerangan lampu di bawahnya. Desain batik yang 
berukuran skala 1:1 dapat langsung dijadikan sebagai pola batik dengan cara 
dijiplak secara langsung dengan meletakkan kain di atasnya. Pemolaan atau 
nyorèk dilakukan dengan alat gambar berupa pensil dari jenis B yang lunak. 
Proses nyorèk ini nantinya akan menghasilkan garis rancangan pola batik secara 
garis besar, yaitu menghasilkan garis klowongan saja. Adapun bagian isian atau 
isèn-isèn tidak diperinci atau tidak digambar secara khusus. 

 
Gambar 1. Proses pembuatan desain dan Pemolaan di atas kain 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

192	
	

b. Tahap Pencanthingan 

Tahap pencanthingan adalah proses penggambaran pola ragam hias di atas 
permukaan kain mempergunakan malam batik cair sebagai bahannya dan 
canthing tulis sebagai alatnya. Tahap pencanthingan ini dapat dilakukan secara 
berulang-ulang berdasarkan rancangan dari pola ragam hiasnya. Semakin rumit 
garis rancangannya, maka akan semakin lama pula tahap pencanthingan ini 
harus dilakukan.  

Setelah selesai tahap pencanthingan klowong ngèngrèng kemudian dilanjutkan 
dengan pencanthingan isèn-isèn. Isèn-isèn ini memiliki banyak bentuk, sehingga 
si pembatik harus paham di dalam penempatannya. Pencanthingan isèn-isèn 
dapat dilakukan oleh pembatik klowong, namun dapat juga dikerjakan oleh 
pembatik lain yang memang tukang pembatik khusus isèn-isèn. Kain putih dapat 
dikatakan selesai ngèngrèng kalau batik klowong sudah dilengkapi dengan isèn-
isèn. Apabila tahap pencanthingan klowong ngèngrèng dan pencanthingan isèn-
isèn selesai dilaksanakan, dilanjutkan dengan proses nerusi atau membatik 
bagian yang tidak tembus pada bagian kain sebaliknya, baik itu dari unsur 
klowong ngèngrèng maupun isèn-isèn. Tahap pencanthingan berikutnya adalah 
diteruskan dengan proses nembok atau menutup bidang kain yang nantinya 
apabila telah selesai proses pewarnaan akan tetap berwarna putih. Proses 
nembok ini dilakukan dengan bahan malam tembok batik tulis. Langkah untuk 
nembok seperti halnya pada nglowong juga diawali dengan ngèngrèng terlebih 
dahulu, kemudian juga dilakukan proses nerusi atau bolak-balik pada kedua sisi 
kain hingga selesai. Jika proses ini selesai dilakukan maka proses 
pencanthingan juga telah selesai dilaksanakan dan siap untuk diproses 
selanjutnya, yaitu tahap pewarnaan (Samsi, 2007: 34-35). 

 

 
Gambar 2. Tahap Pencanthingan 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

193	
	

 

 
Gambar 3. Tahap Pewarnaan 

 

c. Tahap Pewarnaan 

(1) Pewarnaan dengan zat warna naphtol 

Bahan warna yang dipakai untuk memperoleh warna biru tua atau wedel untuk 
kain seukuran kain panjang, meliputi naphtol ASD 3 gram/l liter air, TRO 1,5 
gram, dan kostik soda atau Loog 28º Be 4,5 cc sebagai larutan pertama. Sebagai 
pembangkit warna diperlukan garam diazo biru BB 6 gram/1 liter air sebagai 
larutan kedua. Cara melarutkan naphtol sebagai larutan pertama adalah dengan 
cara memasukkan serbuk naphtol dan TRO ke dalam mangkok, tambahkan 
kostik soda atau Loog 28º Be. Setelah itu campuran ini diaduk rata hingga 
menjadi pasta. Tambahkan pasta tersebut dengan air mendidih 200 cc ke dalam 
ember atau bak pencelupan, aduk rata sedikit demi sedikit hingga warna menjadi 
jernih. Selanjutnya tambahkan air dingin sebanyak 800 cc kemudian juga diaduk 
hingga merata. Untuk larutan kedua adalah melarutkan serbuk garam diazo 
dengan air biasa tanpa diberi tambahan bahan bantu sama sekali. Caranya 
hampir sama dengan cara melarutkan serbuk naphtol, yaitu serbuk garam diazo 
diberi air sebanyak 1 liter, namun dilakukan sedikit demi sedikit secara bertahap, 
sambil diaduk-aduk hingga larut secara sempurna dan tidak menggumpal. 

Adapun tahapan proses pewarnaan, yaitu: (1) basahi kain dengan air dingin 
kemudian ditiriskan; (2) masukkan kain ke dalam larutan naphtol atau larutan 
pertama kemudian ditiriskan lagi; (3) setelah tiris masukkan kain ke dalam larutan 
garam diazo atau larutan kedua kemudian tiriskan kembali sebelum dicuci atau 
dibilas dengan air bersih; (4) cuci atau bilas kain dengan air bersih; dan (5) ulangi 
langkah 2, 3, dan 4 hingga tercapai warna yang diinginkan. Proses ini biasanya 
dilakukan 2-3 kali. Setelah selesai pencelupan selanjutnya kain diangin-anginkan 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

194	
	

di tempat yang teduh hindarkan sinar matahari secara langsung. Ini perlu 
diperhatikan dikarenakan sinar matahari secara langsung akan dapat 
mengakibatkan perubahan dan mempengaruhi warna yang telah dihasilkan. 

Bahan yang dipergunakan untuk memperoleh warna coklat tua atau soga untuk 
kain seukuran kain panjang meliputi naphtol ASLB 3 gram/l liter air, TRO 1,5 
gram, dan kostik soda atau Loog 28º Be 4,5 cc sebagai larutan pertama. Sebagai 
pembangkit warna diperlukan garam diazo biru B atau merah B 6 gram/1 liter air 
sebagai larutan kedua. Adapun cara melarutkan zat warna naphtol dan proses 
pewarnaan coklat tua atau soga dengan bahan warna naphtol ini, sama persis 
dengan tahap pewarnaan biru tua atau wedel seperti penjelasan di atas. 

(2). Pewarnaan dengan zat warna alam 

Untuk menghasilkan bahan warna alami biru tua atau wedel dari bahan nila atau 
tom yang dihasilkan dari tumbuhan indigofera tinctoria l., ditempuh dengan cara 
fermentasi melalui beberapa tahapan, yaitu: (1) 2 kg daun tom segar beserta 
rantingnya, rendam dengan air sebanyak 5 liter; (2) setelah 10 jam, maka terjadi 
proses fermentasi yang ditandai dengan adanya gelembung gas yang berwarna 
biru, sedangkan pada larutan berwarna hijau; (3) proses fermentasi ini selesai 
dilakukan ditandai dengan tidak munculnya gelembung gas (kondisi tenang), 
dicermati dengan kondisi air yang sudah berwarna kuning kehijauan. Proses ini 
membutuhkan waktu sekitar 24-48 jam; (4) proses selanjutnya adalah 
memasukkan bubuk kapur yang dilarutkan sebanyak 20-30 gram. Proses ini 
disebut sebagai proses pengeburan; (e) Rebus larutan tersebut selama antara 
1/5-1 jam; (5) selama proses pengeburan, maka akan terjadi proses pembuihan 
yang berwarna biru. Pengeburan dihentikan apabila sudah tidak terjadi buih-buih 
yang permanen dan berwarna biru pudar, sebagai indikasi bahwa zat indigo di 
dalamnya sudah mengendap; (6) diamkan sekitar 24 jam, pisahkan air dari 
endapan yang pasta dengan cara disaring mempergunakan kain halus; dan (7) 
simpan pasta indigo di tempat yang kering dan sejuk, hindarkan dari paparan 
sinar matahari. 

Kain yang akan diproses dengan warna nila atau indigo tersebut direndam 
terlebih dahulu dalam larutan TRO (Turkeys Red Oil), selama 15 menit. Kain 
yang telah dibasahi dengan larutan TRO kemudian ditiriskan dan dimasukkan ke 
dalam larutan indigo sambil digoyang-goyang agar merata selama ± 15 menit. 
Kain ditiriskan dan diangin-anginkan di tempat yang teduh. Pada saat 
pencelupan, kain akan berwarna kuning kehijauan. Namun setelah terkena 
udara, maka warna berubah menjadi biru. Pekerjaan ini diulang 8-10 kali 
pencelupan bahkan lebih, hingga diperoleh capaian warna sesuai dengan yang 
diinginkan. 

Setelah pewarnaan ini selesai dilakukan dan kain sudah dalam kondisi kering, 
maka dilakukan proses fiksasi atau penguncian zat warna alam dengan 
memanfaatkan beberapa bahan pengunci. Terdapat tiga jenis bahan yang dapat 
dipergunakan dalam proses fiksasi yang disesuaikan dengan kebutuhan akan 
tingkatan rona warna yang ingin dihasilkan, yaitu: (1) fiksasi tawas untuk warna 
muda, yaitu 70 gram tawas larutkan dalam 1 liter air, kain direndam 10 menit, 
bilas dengan air bersih, dan keringkan di tempat yang teduh; (2) fiksasi kapur 
untuk warna sedang, yaitu 50 gram kapur larutkan dalam 1 liter air, didiamkan 
kemudian disaring bagian yang jernih atau beningan dari larutan itu. Rendam 
kain dalam larutan tersebut selama 10 menit, bilas dengan air bersih, dan 
keringkan di tempat yang teduh; dan (3) fiksasi tunjung untuk warna tua, yaitu 50 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

195	
	

gram tunjung, larutkan dalam 1 liter air, kain direndam 10 menit, bilas dengan air 
bersih, dan keringkan di tempat yang teduh. 

Zat warna alam untuk warna coklat tua atau soga berasal dari bahan baku jolawe, 
mahoni, tingi, jambal, dan tegeran. Ketiga jenis bahan baku tersebut 
dikombinasikan menjadi satu sesuai arah warna soga yang diinginkan. Misalnya 
1 kg jolawe, 1 kg, mahoni, 2 kg tingi, 2 kg jambal, dan 1 kg tegeran. Bahan baku 
tersebut dipotong kecil-kecil dan ditimbang sesuai berat kain. Untuk satu potong 
kain panjang dibutuhkan kurang lebih 1 kg bahan baku zat warna alam. Semua 
bahan baku direbus dengan air sebanyak 5 liter air/kg selama 1 jam, dihitung 
setelah air mendidih. Bahan baku zat warna alam dimasukkan ke dalam 10 liter 
air, rebus hingga mendidih hingga tersisa 4-5 liter, setelah itu didinginkan dan 
disaring.Kain yang akan dicelup direndam terlebih dahulu dalam larutan TRO. 
Selanjutnya kain dimasukkan pada larutan warna, dibolak-balik secara merata 
dan diamkan selama 15 menit. Kain diangkat kemudian ditiriskan, keringkan di 
tempat yang teduh. Setelah kering, proses pencelupan diulang lagi sebanyak 8-
10 kali pencelupan atau lebih hingga tercapai tingkatan warna yang dikehendaki. 
Setelah selesai proses pencelupan warna coklat tua atau soga ini, juga perlu 
dilakukan tahap fiksasi dengan bahan yang disesuaikan dengan arah warna yang 
dikehendaki, seperti penjelasan tahap fiksasi warna biru tua atau medel di atas. 

d. Pelorodan 

Pelorodan merupakan tahap paling akhir dari seluruh rangkaian proses 
pembatikan. Pelorodan atau nglorod seringkali disebut pula dengan istilah 
mbabar atau ngebyok. Pelorodan adalah proses penghilangan malam batik yang 
menempel pada kain secara keseluruhan. Pekerjaan menghilangkan malam 
batik secara keseluruhan ini dikerjakan secara pelepasan di dalam air yang 
mendidih, sehingga malam batik yang menempel akan dapat meleleh kemudian 
luruh dan terlepas dari kain.  

Cara melaksanakan pelorodan ini adalah kain dimasukkan ke dalam air rebusan 
yang telah dicampur dengan bahan tertentu guna membantu agar malam batik 
mudah lepas. Air panas untuk pelorodan tersebut biasanya diberi larutan kanji 
untuk kain batik yang memanfaatkan zat warna alam, sedangkan untuk batik 
dengan zat warna sintetis, air lorodan dapat diberi campuran soda abu (Susanto, 
1980: 9). Proses ini dilakukan dengan cara merebus kain ke dalam air mendidih 
yang sudah dicampur dengan bahan bantu tersebut. Kain batikan dimasukkan 
secara langsung ke dalam rebusan untuk pelorodan sambil diaduk-aduk dengan 
tongkat lorodan guna memudahkan kain agar dapat diangkat dan dibolak-balik, 
hingga keseluruhan malam batik yang menempel pada permukaan kain menjadi 
hilang. Kain kemudian dicuci bersih hingga keseluruhan malam batik yang masih 
menempel pada kain dapat terlepas secara sempurna. Setelah selesai tahap 
pelorodan, kain dijemur di tempat yang teduh atau diangin-anginkan untuk 
menghindari sinar matahari secara langsung. 

 

3. Struktur Motif Batik pada Udeng 

Secara lebih spesifik, struktur ragam hias pada batik merupakan struktur atau 
prinsip dasar di dalam penyusunan sebuah visualisasi batik secara keseluruhan. 
Seperti penjelasan sebelumnya bahwa struktur batik klasik terdiri atas unsur pola 
atau ragam hias batik yang disusun berdasarkan pola yang baku. Terdapat tiga 
elemen penyusun struktur batik klasik, yaitu: (1) ragam hias utama, sebagai 
unsur pokok pola berupa gambar-gambar bentuk tertentu, dikarenakan menjadi 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

196	
	

unsur pokok maka ia disebut ornamen pokok atau utama; (2) ragam hias pengisi, 
sebagai pola berupa gambar-gambar yang dibuat untuk mengisi bidang, dengan 
bentuknya yang lebih kecil dan tidak ikut membentuk arti atau jiwa dari pola 
tersebut, sehingga disebut ornamen pengisi atau selingan; dan (3) isèn-isèn, 
sebagai elemen untuk memperindah pola secara keseluruhan, baik itu ornamen 
pokok maupun ornamen pengisi yang diberi isian hiasan berupa cecek atau titik, 
sawut atau garis, dan gabungan antara cecek atau titik dan sawut atau garis 
tersebut. Lazimnya, isèn-isèn pada batik klasik memiliki bentuk dan nama 
tertentu dengan jumlah yang banyak. Struktur batik akhirnya menjadi paduan 
ragam hias maupun pola yang terdiri atas ragam hias utama. Di samping ragam 
hias selingan yang secara variatif menghiasi keseluruhan merupakan elemen 
rupa atau idiom dan sekaligus memperkuat keseimbangan komposisi atau tata-
susun dalam struktur batik. Dengan demikian, secara keseluruhan dapat 
memberikan satu kesatuan atau unity pola susunan batik. Sementara itu, ragam 
hias isian atau isèn-isèn terdiri atas cecek atau titik yang dipadukan dengan unsur 
sawut atau garis yang diterapkan pada bagian ragam hias pokok maupun pada 
selingan yang merupakan variasi guna memberikan rasa estetis atau keindahan 
pada batik secara keseluruhan (Dharsono, 2004: 87). Struktur atau tata susun 
pada batik, selanjutnya disebut komposisi dari unsur-unsur yang lazim disebut 
sebagai pola. Pola itu sendiri terdiri atas sejumlah ragam hias. Dengan demikian, 
tata susun batik adalah susunan dari adanya pengulangan pola batik sebagai 
sebuah susunan dari ragam hias (Dharsono, 2004: 179). 

 

 
Gambar 4. Sket motif batik 

 
Pembuatan motif batik seluruhnya dikerjakan secara manual. Sket yang terpilih 

kemudian disempurnakan hingga menjadi gambar jadi pola motif batik, Tahap atau 
langkah pengerjaannya yaitu menyempurnakan garis gambar motif secara manual 
berdasarkan sket alternatif terpilih sehingga terciptalah gambar motif batik. 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

197	
	

 
Gambar 5. Contoh udheng selesai dikerjakan 

 

 
Gambar 6. Udheng,pertama kali dilaunching dalam Gerebeg Berkah  

dalam rangka hari jadi Kabupaten Bojonegoro ke-342 

 
KESIMPULAN 

Penggunaan media dakwah visual untuk membahas isu-isu yang penting perlu 
dipertegas dengan penjelasan yang singkat, agar audiens tidak salah memahami 
konteks yang dimaksud dalam media. Kesalahan memaknai pesan, akan 



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

198	
	

mengakibatkan kesalahan memahami pesan yang disampaikan. Fatalnya adalah pesan 
yang disampaikan adalah konten dakwah Islam, kesalahan memahami pesan akan 
salah dalam memahami pesan dakwah yang disampaikan.  

Sebagai sebuah karya desain, dituntut untuk membuat karya yang baik. 
Perpaduan yang baik antara elemen desain dengan prinsip desain, agar pesan yang 
disampaikan dengan baik. Namun, sebagai media dakwah visual, bukan hanya dituntut 
untuk karya yang baik, tapi dituntut juga agar pesan yang disampaikan dapat dipahami 
dengan baik oleh audiens.  

Penelitian ini masih sangat singkat, belum mendapatkan hasil yang komprehensif. 
Perlu dilakukan kajian lebih dalam dengan menggabungkan data literatur, observasi dan 
wawancara agar hasilnya lebih baik dan lebih objektif.  

 

REFERENCES 
Amna,	A.	(2019).	Hijrah	Artis	sebagai	Komoditas	Agama.	Jurnal	Sosiologi	Reflektif,	13(2),	331-

350.	doi:https://doi.org/10.14421/jsr.v13i12.1531	

Brasher,	B.	(2001).	Give	Me	That	Online	Religion.	San	Francisco:	Jossey-Bass.	

Campbell,	H.	A.,	&	Vitullo,	A.	(2016).	Assessing	changes	in	the	study	of	religious	communities	in	
digital	religion	studies.	Church,	Communication	and	Culture,	1(1),	73-89.	
doi:https://doi.org/10.1080/23753234.2016.1181301	

Cantoni,	L.,	&	Zyga,	S.	(2007).	The	use	of	Internet	communication	by	Catholic	congregations:	A	
quantitative	study.	Journal	of	Media	and	Religion,	6(4),	291-309.	
doi:https://doi.org/10.1080/15348420701626797	

Cheong,	P.	H.,	&	Poon,	J.	P.	(2009).	Weaving	webs	of	faith:	Examining	Internet	use	and	religious	
communication	among	Chinese	Protestant	transmigrants.	Journal	of	
International	and	Intercultural	Communication,	2(3),	189-207.	
doi:https://doi.org/10.1080/17513050902985349	

Damono,	S.	D.	(2013).	Kebudayaan	(populer)(di	sekitar)	kita:	Editum.	

Damono,	S.	D.	(2018).	Alih	Wahana.	Jakarta:	Gramedia	Pustaka	Utama.	

Dawson,	L.	(2000).	Researching	Religion	in	Cyberspace:	Issues	and	Strategies.	In	J.	Hadden	&	C.	
Douglas	(Eds.),	Religion	on	the	Internet:	Research	Prospects	and	Promises	(pp.	
25-54).	New	York:	JAI	Press.	

Erll,	A.	(2011).	Travelling	memory.	Parallax,	17(4),	4-18.	
doi:https://doi.org/10.1080/13534645.2011.605570	

Fajriani,	S.	W.,	&	Sugandi,	Y.	S.	(2019).	Hijrah	Islami	Milenial	Berdasarkan	Paradigma	
Berorientasi	Identitas.	Sosioglobal:	Jurnal	Pemikiran	dan	Penelitian	Sosiologi,	
3(2),	76-88.	doi:https://doi.org/10.24198/jsg.v3i2.21643	

Hadden,	J.,	&	Cowan,	D.	(2000).	Religion	on	the	Internet:	Research	Prospects	and	Promises.	
London:	JAI	Press/Elsevier	Science.	

Hass,	A.	(2015a).	Compositional	Principles	—	Strategies	for	Arranging	Things	Better.	In	W.	
Collins,	A.	Hass,	K.	Jeffery,	A.	Martin,	R.	Medeiros,	&	S.	Tomljanovic	(Eds.),	
Graphic	Design	and	Print	Production	Fundamentals	(pp.	60-73).	Retrieved	from	
https://opentextbc.ca/graphicdesign/	



3rd	International	and	Interdisciplinary	Conference	on	Arts	Creation	and	Studies	(IICACS	2019)	
	

199	
	

Hass,	A.	(2015b).	Visual	Elements	—	Basic	Things	That	Can	be	Seen.	In	W.	Collins,	A.	Hass,	K.	
Jeffery,	A.	Martin,	R.	Medeiros,	&	S.	Tomljanovic	(Eds.),	Graphic	Design	and	
Print	Production	Fundamentals	(pp.	44-59).	Retrieved	from	
https://opentextbc.ca/graphicdesign/	

Kamus	Besar	Bahasa	Indonesia.	(2016).	Jakarta:	Badan	Pengembangan	Bahasa	dan	Perbukuan,	
Kementerian	Pendidikan	dan	Kebudayaan	Republik	Indonesia.	

Mu’is,	F.,	&	Suhadi,	M.	(2009).	Syarah	Hadits	Arbain	an-Nawawi.	Bandung:	MQS	Publishing,	
Cet.	

Nisa,	E.	F.	(2018).	Creative	and	lucrative	Daʿwa:	the	visual	culture	of	Instagram	amongst	female	
Muslim	youth	in	Indonesia.	Asiascape:	Digital	Asia,	5(1-2),	68-99.	
doi:https://doi.org/10.1163/22142312-12340085	

Nöth,	W.	(1990).	Handbook	of	Semiotics.	Bloomington	and	Indianapolis:	Indiana	University	
Press.	

Piliang,	Y.	A.	(2010).	Semiotika	Sebagai	Metode	Penelitian	Desain.	In	T.	Y.	Christomy,	Untung	
(Ed.),	Semotika	Budaya	(pp.	87-107).	Depok:	Pusat	Penelitian	Kemasyarakatan	
dan	Budaya	Direktorat	Riset	dan	Pengabdian	Masyarakat	Universitas	
Indonesia.	

Prasanti,	D.,	&	Indriani,	S.	S.	(2019).	Konstruksi	Makna	Hijrah	Bagi	Anggota	Komunitas	Let’s	
Hijrah	Dalam	Media	Sosial	Line.	Al-Izzah:	Jurnal	Hasil-Hasil	Penelitian,	14(1),	
106-119.	doi:http://dx.doi.org/10.31332/ai.v14i1.1253	

Qeis,	M.	I.,	Muntazori,	A.	F.,	&	Amzy,	N.	(2018).	Visual	Analysis	Of	Fair	Lovely	Commercial	And	
How	It	Represents	The	Image	Of	Nowadays	Indonesian	Muslimat.	International	
Journal	of	Scientific	&	Technology	Research,	7(11),	160-165.	Retrieved	from	
http://www.ijstr.org/paper-references.php?ref=IJSTR-1118-19691.		

Rashi,	T.,	&	McCombs,	M.	(2015).	Agenda	setting,	religion	and	new	media:	The	Chabad	case	
study.	Journal	of	Religion,	Media	and	Digital	Culture,	4(1),	126-145.	
doi:https://doi.org/10.1163/21659214-90000103	

Redline,	C.	D.	D.,	Don	A.	(2002).	The	Influence	of	Alternative	Visual	Designs	on	Respondents’	
Performances	with	Branching	Instructions	in	Self-Administered	Questionnaires.	
In	R.	M.	Grove,	D.	A.	Dillman,	&	J.	L.	L.	Eltinge,	Roderick	JA	(Eds.),	Chapter	One	
in	Survey	Nonresponse	(pp.	179-196).	New	York:	Wiley.	

Smyth,	J.	D.,	Dillman,	D.	A.,	Christian,	L.	M.,	&	Stern,	M.	J.	(2006).	Effects	of	using	visual	design	
principles	to	group	response	options	in	web	surveys.	International	Journal	of	
Internet	Science,	1(1),	6-16.		

Taylor,	J.	(2003).	Cyber-Buddhism	and	changing	urban	space	in	Thailand.	Space	and	culture,	
6(3),	292-308.	doi:https://doi.org/10.1177%2F1206331203252205	

Wardani,	W.	G.	W.,	&	Muntazori,	A.	F.	(2019).	Islamic	Memes	as	Media	of	Da'wah	for	
Millennials	Generations:	Analysis	of	Visual	Language	On	Islamic	Memes	With	
Illustration	Style.	Cultural	Syndrome,	1(1),	61-78.	
doi:https://doi.org/10.30998/cs.v1i1.16	

Wulandari,	K.	W.	(2019).	Pengaruh	akun	Instagram	Muslim	Designer	Community	terhadap	
minat	dakwah	masyarakat.	(Skripsi),	Universitas	Islam	Negeri	Sunan	Ampel	
Surabaya,	Surabaya.	 


