Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni

Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16
eISSN 2722-0818
https://conference.isi-ska.ac.id/index.php/senakreasi

Dari Nungki sampai Nashar riset artistik: ilmiah dan naluriah

Seno Gumira Ajidarma

Institut Kesenian Jakarta, Indonesia
Sgumira@gmail.com

KATAKUNCI ABSTRAK

Proses kreatif Dalam pembahasan penelitian artistik ini, saya mencatat dua
Penelitian artistik pendekatan yang akan dibandingkan untuk melihat keberadaan dua
Pendekatan ilmiah fenomena: saintifik dan naluriah. Fakta bahwa subjek pendekatan

Pendekatan naluriah adalah dua bidang seni yang berbeda tidak serta merta menjadi

masalah, karena yang dilihat di sini adalah perbandingan prinsip-
prinsip pendekatan, dan bukan pendekatan dalam spesifikasi bidang
seni tersebut. Korpus dari kedua pendekatan ini merupakan bagian
dari proses kreatif Nungki Kusumastuti sebagai penari; dan proses
kreatif Nashar sebagai pelukis. Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa sarjana yang berprofesi sebagai seniman tidak perlu
diperhatikan untuk mengurangi intensitas disiplin ilmu; Sedangkan
penalaran argumentatif di luar jalur akademik tetap dapat berlangsung
tanpa adanya format ilmiah yang baku. Seniman modern tahu apa yang
dia tulis, dan mampu bertanggung jawab dengan penjelasan.

From Nungki to Nashar artistic research: scientific
and instinctive

In this discussion of artistic research, I note two approaches, which will

KEYWORDS be compared to see the existence of two phenomena: scientific and
Creative process instinctive. The fact that the subject of the approach is two different fields
Artistic research of art does not necessarily become a problem because what is seen here
Scientific approach is a comparison of the approach's principles and not the approach in the
Instinctive approach specification of the art field. The corpus of these two approaches is part

of Nungki Kusumastuti's creative process as a dancer; and Nashar's
creative process as a painter. The results of this study indicate that an
undergraduate who is an artist need not be considered to reduce the
intensity of the discipline of science; Meanwhile, argumentative
reasoning outside the academic path can still take place without a
standard scientific format. The modern artist knows what he is writing
and can be responsible with explanations.

This is an open-access article under the CC-BY-SA license.

1. Penari Nungki Dalam “Pulung Gelung Drupadi”

Dalam lakon “Pulung Gelung Drupadi” (koreografi Wasi Bantolo) pada 2014, penari Nungki
Kusumastuti mendapat peran sebagai tokoh Drupadi (Widhiadarma 2018). Seperti diketahui,
karakter Drupadi sebagai perempuan sangatlah kompleks (Nabila 2018). Sumber ceritanya
saja dilematis, antara parwa Jawa Kuna yang teracu ke versi Sansekerta (bersuamikan kelima
Pandawa) dan versi Jawa Baru (suaminya hanyalah Puntadewa, meski diam-diam mencintai
Arjuna). Mampu menggugat suami yang mempertaruhkannya dalam judi, meski tetap
mengikutinya terlunta-lunta di dalam rimba, sementara keberdayaan dendam perempuan

e senakreasi@gmail.com 10


https://conference.isi-ska.ac.id/index.php/senakreasi
mailto:senakreasi@gmail.com
mailto:Sgumira@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni ISSN 2722-0818
Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16

diperlihatkan dengan sumpah keramas darah. Bagaimanakah caranya menghayati kepribadian
Drupadi, dengan tujuan menarikannya? Untuk adegan kunci, yakni usaha penelanjangan
Drupadi oleh Dursasana, relief adegan itu diperiksa ke Candi Jago (Subagya 2013), untuk
mencari bahan gagasan penguraian kainnya. Dari Candi Kraton Baka, eksplorasi gerak tari
putri Jawa dilakukan, dalam kondisi ruang abad ke-8, lengkap dengan pemotretannya, sampai
mendapatkan bentuk akhir bagi pemanggungan. Sementara catatan-catatan lama tentang
gerak tari Bedhaya dibuka kembali, para penari Bedhaya senior pun diwawancarai. Proses
selengkapnya, riset artistik sampai gladi kotor mencapai waktu 6 bulan, meski hanya untuk
pertunjukan 3 hari.

Dalam penafsiran, Nungki membaca buku kajian maupun fiksi tentang Drupadi, selain
membaca tentang perempuan, istri, dan ibu, karena peran Drupadi yang diperankannya
bukanlah yang berdarah dan berdaging dari kehidupan sehari-hari, melainkan yang hadir
sebagai metafor—yang berarti kemungkinannya berganda. Dalam produksi, diskusi intensif
berlangsung antara setiap elemen pendukungnya, yang dalam hal ini masing-masing
menuliskan pemikirannya demi stimulasi produksi estetik.

Gambar 2. Drupadi dan Kainnya di Panggung

11 Seno Gumira Ajidarma (Dari Nungki sampai Nashar...)



Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni ISSN 2722-0818
Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16

Gambar 3. Gerak Tari dalam Kondisi Ruang Abad ke-8

Gambar 4. Hasil Akhir “Pulung Gelung Drupadi” di Panggung

Pengungkapan karakter Drupadi oleh penarinya, tidak cukup mengandalkan kemampuan
menari gaya Jawa, melainkan penjiwaan berdasarkan penafsiran yang dapat
dipertanggungjawabkan. Pengertian tanggung jawab di sini adalah kemampuan memberi
argumen penafsiran, berdasarkan kepustakaan maupun riset lapangan secara sistematis,
sebagaimana dapat diharapkan dari disiplin kesarjanaan (Antropologi Tari dan Sejarah)
(Royce 2007)—sebagai bagian integral produksi gubahan seni.

Seno Gumira Ajidarma (Dari Nungki sampai Nashar-...) 12



Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni ISSN 2722-0818
Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16

Gambar 5. Penari Nungki Kusumastuti

2. Pelukis Nashar dalam Periode Perahu

Dalam masa yang dapat disebut sebagai Periode Perahu, pelukis Nashar mendapat
pertanyaan: “Apa yang hendak kaucari pada perahu-perahu, hingga kau getol sekali bolak-
balik ke Kali Baru? Apa kau tidak bosan? Kenapa kau terikat sekali pada perahu di Kali Baru
itu?”

b

y -

Gambar 6. Bentuk-bentuk perahu lukisan Nashar

Demi kepentingan perbincangan tentang pendekatan, saya menyalin jawaban Nashar
selengkapnya, dengan penebalan pada wacana yang relevan.

“Memang, aku berulang-ulang datang ke Kali Baru seperti kaulihat dalam mata kepala
kau sendiri. Dan aku berulang-ulang melukis perahu. Di sana, di Kali Baru, aku
menyaksikan suatu kehidupan manusia dan alamnya. Malahan, aku ingin lebih jauh
lagi daripada hanya menyaksikan saja. Karena aku tak suka cara memandang
kehidupan dan alam ini sebagai orang yang berjiwa turis. Aku ingin kehidupan dan
alam ialah aku sendiri. Aku ingin untuk tidak menjadi orang asing yang datang
sebentar lalu pergi menghilang lagi. Sebab itulah aku datang berulang-ulang ke tempat
yang sama, kemudian berulang-ulang melukis objek yang sama. Melalui pandangan
mata, aku nikmati tiang-tiang yang menjulang ke langit, di atasnya berkibar bendera-
bendera kecil beraneka ragam warnanya, badan-badan perahu yang berdempet sesak,
sedang manusia-manusianya pulang-pergi, sibuk dengan urusannya masing-masing.
Apa artinya ini semua? Karena aku sering datang ke sini, lama-kelamaan aku jadi betah.
Barangkali hanya inilah yang bisa aku katakan: kebetahan inilah yang kucari. Tempat

13 Seno Gumira Ajidarma (Dari Nungki sampai Nashar...)



Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni ISSN 2722-0818
Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16

ini sudah menjadi kampung sendiri. Hal ini akan lebih terasa lagi jika aku sudah lama
tidak datang-datang lagi ke tempat ini. Terasa sekali rasa kerinduan itu. Seperti
kerinduanku untuk datang lagi ke Bali, di mana aku pernah tinggal selama satu tahun.
Atau ke tempat-tempat lain yang pernah aku lama tinggal.

Aku banyak melukis perahu. Ketika melukis perahu-perahu itu dengan oilpastel,
perjuanganku ialah menghindari segala macam pertanyaan yang timbul: apa inj,
apa itu, kenapa begini, kenapa begitu, dan lain-lainnya. Usahaku untuk menghindari
pertanyaan-pertanyaan itu, ialah untuk menyerahkan diri sepenuhnya kepada
segala-galanya, pertanyaan ialah tanda keraguan.

Jadi, Kawan, jika aku berhasil betah dengan objek yang aku lukis, kemudian aku bisa
mengatasi gangguan-gangguan berupa pertanyaan yang timbul dalam diri, di saat
itulah aku mendapat kemenangan atas diriku sendiri dan kemenangan ini ialah
suatu kebahagiaan.

Uraian Nashar dalam Surat-surat Malam yang mashur itu jelas menunjukkan terdapatnya
riset, yang disadarinya perlu dalam kerja seninya, dan karena itu pendekatannya pun
merupakan riset artistik: memperhatikan yang estetis untuk dilukis, tetapi juga lingkungan
hidup dan lingkungan sosialnya, karena penghayatan atas subjeknya memang merupakan
unikum pendekatan dalam penggubahan seni. Dengan kata lain, dalam ungkapan, “Aku ingin
kehidupan dan alam ialah aku sendiri,” sebetulnya Nashar ingin melukis “dari dalam”.
Pemandangan yang ditatap dan dilukis bukanlah objek yang terpisah dari pelukisnya,
melainkan pelukis itu berada di dalamnya—dan dari sudut pandang itulah ia melukisnya.

ALY ' wize

=

-
-

Gambar 7. “... kehidupan dan alam ialah aku sendiri.”

Tentu sudut pandang ini bukanlah dalam konteks pemandangan optis yang objektif,
melainkan estetis, karena mata yang bekerja adalah mata subjektifnya, pandangan mata yang
terkonstruksi konteks, politik, dan momen-momen historisnya sebagai subjek sosial. Namun
Nashar tidak mengatakannya secara analitik, karena pendekatannya bukanlah ilmiah,
melainkan naluriah. Dengan kata lain, pendekatan riset yang tidak ilmiah pun bisa—dalam
semangat modernitas bahkan wajib—dipertanggungjawabkan, dalam format yang juga tidak
perlu ilmiah.

Seno Gumira Ajidarma (Dari Nungki sampai Nashar...) 14



Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni ISSN 2722-0818
Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16

Gambar 8. Pelukis Nashar

3. Ilmiah dan Naluriah: Berbeda dan Setara

Perbandingan ini tidak bermaksud menyatakan bahwa yang ilmiah lebih tinggi daripada
yang naluriah, atau bahwa yang naluriah lebih benar daripada yang ilmiah, karena
kedudukannya memang tidak kompetitif—masing-masing merupakan konstruksi wacana
yang berbeda, tetapi agaknya dalam proses hegemoni pada situs perguruan tinggi seni di
Indonesia, berlangsung pergulatan antarwacana. Proses pendekatan ilmiah, sebagai bagian
dari disiplin perguruan tinggi seni, adalah risiko modernitas, tempat setiap tindakan mendapat
kewajiban untuk mendapat penjelasan bernalar yang teruji, sebagai representasi tanggung
jawab etis. Apabila kemudian perguruan tinggi seni memberlangsungkan pembelajaran
sistematis, segenap kemangkus-sangkilan (efektivitas dan efisiensi) disusun demi
pembobotan kualitas produk sistematika tersebut, yakni sarjana seni.

Sepintas lalu tampak seperti pabrik ban berjalan, bahwa setiap tahun harus ada lulusan.
Pada titik ini justru terbukti, sistem ini hanya akan mungkin bekerja dengan baik dan
menghasilkan produk berkualitas terbaik, jika materi bahan mentah atau objek sistematika
pembelajarannya memenuhi kriteria yang menjadi tujuannya: sarjana seni sebagai seniman
terbaik. Artinya, jika bahan mentah kurang sesuai dengan kriteria tujuannya, dan tetap “harus
ada lulusan”, produk sistematika perguruan tinggi seni hanya akan melahirkan sarjana seni
abal-abal. Lantas apakah kiranya yang menjadi kriteria bahan mentah, alias notabene calon
sarjana seni, yang dimaksud? Secara ringkas, kesarjanaannya membutuhkan kemampuan daya
nalar yang mempersyaratkan kecerdasan; kesenimanannya membutuhkan keberdayaan
artistik, yang mempersyaratkan kepekaan terhadap segala sesuatu yang bersifat estetis.
Artinya, kecerdasan dan kepekaan.

Sementara penalarannya menjawab tantangan ilmiah, kepekaan naluriahnya menjawab
tantangan estetik. Dalam sistematika akademis, sarjana seni menggubah ungkapan artistik,
dan mempertanggungjawabkan gagasannya dalam format makalah, skripsi, tesis, disertasi
teruji—ini merupakan etika perguruan tinggi seni sebagai lembaga ilmiah. Di luar konteks
perguruan tinggi pun, seorang seniman modern, dalam format akademis maupun non-
akademis, ditulis maupun tidak ditulis, mempertanggungjawabkan gubahan, dengan
perbincangan atas gagasan di balik gubahannya. Tanggung jawabnya ini diberlangsungkan
dalam etika dunia modern, bahwa yang keberadaannya sahih itu dapat dijelaskan melalui
penalaran argumentatif. Jika kita bandingkan kembali proses kreatif koreografi “Gelung Pulung
Drupadi”, dan proses kreatif “Periode Perahu”, maka prosedur modernitas itu dilakukan oleh
keduanya yang sama-sama mementingkan riset intensif, dan berkepentingan pula
mempertanggungjawabkannya—sebagai bagian dari dialektika yang mengembangkan dan
memperkaya pengetahuan.

Adapun yang membedakannya, penari Nungki Kusumastuti dan rekan-rekannya bekerja
dalam tradisi metode akademik, proses kreatif menuju eksekusinya terbimbing oleh suatu
prosedur yang sistematis, sebagaimana berlaku dalam dunia ilmiah; sementara pelukis Nashar,

15 Seno Gumira Ajidarma (Dari Nungki sampai Nashar...)



Senakreasi: Seminar Nasional Kreativitas dan Studi Seni ISSN 2722-0818
Vol. 2, Tahun 2020, pp. 10-16

dengan kecerdasan dan kepekaan yang bobotnya sama sekali tidak inferior terhadap sarjana
seni manapun, dengan segala argumentasinya yang jernih, tidaklah mengikuti metode dari
suatu disiplin ilmiah terlatih, melainkan terbimbing oleh naluri, tanpa prosedur referensi
kepustakaan yang lazim.

Kumpulan Surat-surat Malam jelas bernilai sebagai laporan penelitian hasil pengalaman
bertahun-tahun, dengan refleksi yang kiranya setara dengan kualitas lukisan-lukisan Nashar
itu sendiri. Bukankah kualitas ini yang juga selalu diharapkan dari presentasi gubahan para
sarjana seni? Bahkan mempertanggungjawabkan gubahan, bagi sarjana seni selain wajib juga
berformat baku, sebagai konsekuensi komitmennya terhadap disiplin ilmiah. Bahwa Nashar
sebagai pelukis terbebaskan dari kewajiban menulis dalam format ilmiah, itu disebabkan
karena politik identitasnya dalam pembelajaran seni tidak membuatnya berada di jalur
akademik. Namun konstruksi sosial yang membentuknya, membuatnya memiliki etika seorang
seniman modern, tempat bukan hanya gubahan, melainkan kehidupannya pun
dipertanggungjawabkan. Ini terungkap dalam Surat-surat Malam, yang kemudian terbit
kembali dalam Nashar oleh Nashar (2002).

4. Kesimpulan

Dengan perbincangan ini, semoga menjadi lebih jelas, bahwa kesenimanan seorang sarjana
tidaklah perlu dianggap mengalami reduksi dalam intensitas disiplin ilmiah; sementara
penalaran argumentatif di luar jalur akademik tetap bisa berlangsung tanpa format ilmiah yang
baku. Keduanya hanyalah genre berbeda dari gejala modernitas yang sama: bahwa seniman
modern tahu apa yang digubahnya, dan mampu bertanggung jawab dengan penjelasan.
Keduanya tidak perlu dicampur adukkan. Kejernihan wacana adalah mutlak, ketika dalam
proses hegemoni berlangsung pergulatan antarwacana.

Daftar Pustaka

Nabila, Hanan. 2018. “Kejahatan Asusila Dalam Novel Drupadi Karya Seno Gumira Ajidarma.”
Asas: Jurnal Sastra 7 (3).

Royce, Peterson Anya. 2007. Antropologi Tari. Sunan Ambu Press STSI, Bandung.

Subagya, Timbul. 2013. “Nilai-Nilai Estetis Bentuk Wayang Kulit.” Gelar: Jurnal Seni Budaya
11 (2).

Widhiadarma, Sanggita Seyaji. 2018. “‘Sang Acarya Putra’ Karya Kepenarian.” Institut Seni
Indonesia (ISI) Surakarta.

Seno Gumira Ajidarma (Dari Nungki sampai Nashar...) 16



